Andrea Benedela
Lucien Kael

DIE
SIEBEN
NEUEN
WELT
WUNDER

Von Werken, Ideen und Systemen
an den Grenzen von Verdnderlichkeit

und Perfektion




DIE NEUEN SIEBEN WELTWUNDER

Von Werken, Ideen und Systemen an den Grenzen von Verdnderlichkeit und Perfektion

Die alten Weltwunder erzdhlten von der
Uberwindung duRerer Grenzen.

Der Mensch staunte Gber das, was er
selbst vermochte.

Unsere neuen Weltwunder verschieben
diese Grenze nach innen. Sie fragen nicht
mehr, wie weit wir kommen, sondern was
wir dabei verdndern. Nicht an der Welt
allein, sondern an uns selbst.

Fast keines dieser Wunder erhebt An-
spruch auf Vollendung. Sie sind offen,
widerspruchlich, manchmal beunruhigend.
Sie |6sen keine Probleme, sondern ver-
schieben die Bedingungen.

Bis auf eines. Beethovens Neunte Sinfonie
behauptet eine Form von Vollkommenheit,
die sich weder technisch noch historisch
erklaren lasst. Und vielleicht ist gerade
dieser Ausnahmefall wichtig, um zu
verstehen, dass Perfektion moglich ist.

Alle anderen Wunder dieses Buches sind
Prozesse. Sie entwickeln sich weiter, sie
entziehen sich klaren Urteilen, sie fordern
Entscheidungen, die nicht delegiert werden
konnen.

Sie betreffen Materie und Leben, Zeit,
Ordnung, Wahrheit und Intelligenz.

Und sie betreffen die Frage, was von uns
erklarbar ist — und was nicht.

Dieses Buch erhebt keinen Anspruch auf
Vollstandigkeit. Aber auf Aufmerksamkeit.

Dieses Buch entstand aus der gestalte-
rischen und inhaltlichen Arbeit von
Andrea Benedela; Lucien Kael tritt als
Kl-Figur hinzu, um Gedanken zu spiegeln,
zuzuspitzen und zu storen.

Andrea Benedela & Lucien Kael



Die alten Weltwunder bestanden aus
Stein, Metall und Gewicht. Sie waren so
grof3, dass man ihnen nicht ausweichen
konnte. Man musste sie sehen, um zu
glauben, dass Menschen diesen unbe-
dingten Plan hatten.

Die Pyramiden von Gizeh sind kein tech-
nisches Ratsel im engeren Sinn und doch
weild man bis heute nicht, wie sie gebaut
werden konnten. Wir kennen MalRe, Werk-
zeuge, Methoden.

Was fehlt, ist das Verstandnis fur den
Willen, der n6tig war, um solche Mengen
von Materie in eine so zwingende Form zu
bringen.




Sie wirken nicht wie das Ergebnis vieler
Entscheidungen, sondern wie die Aus-
flhrung eines einzigen Gedankens, der
sehr lange nicht korrigiert wurde.

Auch die neue Welt beginnt mit Materie.
Mit Teilchen, Feldern, Energieformen, die
nicht mehr sichtbar sind und doch alles
bestimmen, was sichtbar wird.

Der Mensch hat gelernt, Materie nicht nur
zu bewegen, sondern ihre inneren Regeln
zu lesen und zu nutzen. Er kann Energie
freisetzen, speichern, Ubertragen, biindeln.
Er kann Strukturen bauen, die gréRer sind
als jede einzelne Absicht.

Damit hat sich etwas verschoben.

Nicht nur die Macht Uber die Dinge,
sondern die Vorstellung davon, was Dinge
Uberhaupt sind.

Materie ist nicht mehr blof3 Widerstand.
Sie ist Trager von Moglichkeiten.

Und gelegentlich ein erstaunlich gedul-
diger Partner.

Vielleicht liegt das Wunder nicht darin,
dass wir die Welt formen kénnen,
sondern darin, dass sie sich formen ldsst.
Und dass sie dabei nicht aufhort,

groBer zu sein als unser Verstdndnis.

Lucien Kael
Manche Bauwerke sind so grof3, dass sie weniger an

Technik erinnern als an eine Form von Geduld, die heute
als ineffizient gelten wiirde.




Leben existierte immer auch jenseits
menschlichen Nutzens: im Wald, im Meer,
im Boden, unbeeindruckt von Planung und
Moral. Diese Welten des Lebens haben nie
um Erlaubnis gebeten. Und sie tun es bis
heute nicht.

Doch dort, wo Leben in menschliche
Nutzung eingebunden ist, wo Versorgung,
Erndhrung und Haltung stattfinden,
beginnt sich etwas zu verandern.

Zum ersten Mal entstehen Moglichkeiten,
Leiden zu vermeiden, ohne dafur auf das
Wesentliche verzichten zu mussen.

Nicht Gberall. Nicht vollstandig.

Aber prinzipiell.

Diese Mdglichkeit ist kein Fortschrittsver-
sprechen. Sie ist auch kein moralischer
Durchbruch. Sie ist zunachst nur eine
Tatsache.

st -

Leben

Die neue Unschuld NgRSE
der Existenz =~ %S

s




Tatsachen haben eine eigentimliche
Eigenschaft: Sie verlangen keine Zustim-
mung, aber sie veréindern die Bedingungen
des Handelns.

Wenn Leiden vermeidbar wird, ohne dass
dadurch ein Verlust entsteht, verdndert
sich das Verhdltnis zwischen Notwendig-
keit und Entscheidung.

Woas fraher Schicksal war, wird zu einer
Frage. Nicht jede Frage verlangt eine
sofortige Antwort. Aber sie verschwindet
auch nicht mehr.

Vielleicht liegt das Neue nicht darin,
dass Leben geschiitzt oder bewahrt
werden kann, sondern darin, dass es
in bestimmten Zusammenhdngen nicht
mehr gerechtfertigt werden muss.

Nicht als Ressource. Nicht als Mittel.
Nicht als unvermeidliche Begleiterschei-
nung eines gut organisierten Alltags.

Der Bdr im Wald bleibt davon unberihrt.
Aber der Mensch nicht.

Und das ist, wie so oft, kein Grund zur
Uberheblichkeit, sondern zu Freude und
Verantwortung.

Lucien Kael

Verdnderung entsteht selten aus Idealen. Meist entstehen
sie, weil Ausreden plétzlich komplizierter werden.




Zeit und Information

Das eigenwillige Mal3

Zeit ist kein neutrales MaR.

Sie dehnt sich, sie verdichtet sich, sie
entzieht sich, je nachdem, wer sie erlebt
und in welchem Zustand.

Manchmal reicht eine Stunde far alles.
Manchmal nicht einmal ein Leben.

Der Mensch lebt nicht in Minuten, sondern

in Mldigkeit, Erwartung, Langeweile,
Dringlichkeit, in Phasen der Aufmerksam-
keit und in Phasen, in denen nichts ge-
schieht und genau das nétig ist.

Diese Form von Zeit ist unproduktiv,
aber nicht sinnlos. Sie ist das, worin sich
Erfahrung Uberhaupt erst absetzen kann.

Ein grof3er Teil des Lebens besteht aus
Wiederholung. Aber auch aus Ideen, Liebe,
Verzweiflung, Glick und Kommunikation.

Gleichzeitig existiert eine zweite Zeit,
die nicht mude wird und nicht wartet.
Sie kennt keine Pausen, keine Nacht,
keine Langeweile.

Information ist immer verflugbar, immer
aktuell, immer bereit, weiterzugehen.
Sie kennt keine Dauer, nur Aktualitat.




Beide Zeiten existieren nebeneinander,
aber sie passen schlecht zueinander.

Der Mensch braucht Wiederholung,
um zu verstehen. Systeme brauchen
sie nicht.

Der Mensch braucht Vergessen, um
fortfahren zu kénnen. Information
vergisst nicht.

Und dennoch lebt der Mensch nun in
beiden Zeiten zugleich.

In der langsamen oder ideenreichen Zeit
von Koérper und Geist und in der sofortigen,
rastlosen Zeit der Systeme.

Lucien Kael
Vielleicht ist Schlaf die letzte Form von Widerstand,
die sich nicht digitalisieren Iésst.




Die meisten Werke entstehen aus
Versuchen. Aus Skizzen, Korrekturen,
Kompromissen, Umstanden. Sie tragen
Spuren ihrer Zeit, ihrer Mittel, ihrer Macher.

Und dann gibt es sehr wenige, bei denen
dieser Weg nicht mehr sichtbar ist.

Nicht, weil er nicht existiert hatte, sondern
weil das Ergebnis wirkt, als hatte es sich
selbst gefunden.

Bei solchen Arbeiten entsteht ein merk-
waurdiger Eindruck: dass nichts hinzugefiigt
und nichts weggenommen werden durfte,
ohne dass etwas Wesentliches verloren

ginge.

Beethovens Neunte Sinfonie ist kein

Werk eines Moments.

Sie wirkt nicht wie eine Entscheidung,
sondern wie eine Notwendigkeit, die sich
durch Musik verstandlich gemacht hat.
Man kann sie analysieren, zerlegen,
historisieren, bewundern.

Aber all das erklart nicht, warum sie genau
so sein musste, wie sie ist. Solche Werke
sind nicht kleinlich als Fortschritt zu sehen.
Sie I6sen kein Problem.

Und dennoch verdndern sie den MaRstab.
Sie setzen eine Form, die nicht aus dem
Méglichen besteht, sondern aus Perfektion.

Vielleicht liegt das Wunder nicht darin,
dass Menschen Kunst schaffen, sondern
darin, dass es ihnen manchmal gelingt,
etwas zu treffen, das grof3er ist als ihr
Wollen und besser als ihr Kénnen.




Das gelingt nicht hdufig. Nicht zuverldssig.
Aber offenbar manchmal. Und das genlagt,
um ganze Epochen daran zu messen.

Auch in Bildern, Rdumen, Formen taucht
Perfektion gelegentlich auf. Man steht vor
einem Werk und merkt, dass der eigene
Blick langsamer wird.

Nicht, weil es viel zu sehen gibt, sondern
weil nichts ergdnzt werden will. Man kann
davorstehen, ohne etwas zu suchen.

Oft findet man trotzdem sehr viel.

Solche Werke behaupten sich nicht durch
Neuheit, sondern durch Gegenwart.

Lucien Kael

Manche Werke wirken, als hétten sie den Menschen nur
benutzt, um endlich das Licht der Welt zu erblicken.




Der Mensch lebt nicht nur in der Welt,
sondern auch in Vorstellungen daruber,
wie diese Welt sein sollte.

Er einigt sich auf Regeln, auf Grenzen,
auf Versprechen, die nicht aus der Natur
stammen, sondern aus Verabredung.

Gesetze, Rechte, Verfassungen sind keine
Naturgesetze. Sie wachsen nicht, sie
altern, sie missen gepflegt werden.

Man kann sie andern, umgehen, brechen.
Und genau deshalb sind sie bemerkens-
wert.

Denn sie beruhen auf einer eigentimlichen
Annahme: dass Menschen bereit sind, sich
an etwas zu binden, das sie selbst erfun-
den haben und das sie im Zweifel sogar
gegen sich gelten lassen.

Am Anfang vieler Ordnungen steht kein
Verfahren, keine Institution, kein Sicher-
heitskonzept. Am Anfang steht ein Satz
Uber Wirde. Nicht darlGber, was Menschen
leisten, nicht darlber, wie nitzlich sie sind,
sondern darulber, dass ihr Wert keiner
Begriindung bedarf.




Wirde ist kein messbarer Zustand.
Gleichheit kein biologischer Befund.
Freiheit kein stabiler Besitz.

Und trotzdem stehen diese Begriffe am
Anfang, nicht am Ende der Ordnung.

Ordnung ist dabei nicht nur Schutz,
sondern auch Beschrdnkung. Sie begrenzt,
was moglich wdre, damit an anderer Stelle
Freiheit entsteht.

Ohne Regeln gdbe es mehr Freiheit im
Moment, aber weniger Verldsslichkeit im
Verlauf.

Dass Menschen immer wieder versuchen,
solche Ordnungen zu formulieren, zu ver-
teidigen, zu erneuern, ist alles andere als
effizient. Es ist mihsam, konfliktreich und
selten elegant.

Und doch kehrt diese Idee immer wieder
zurlick: dass Macht gebunden werden
muss, nicht weil Menschen schlecht sind,
sondern weil sie nicht zuverldssig gut sind.

Vielleicht liegt das Wunder nicht darin,
dass Ordnungen gerecht sind.
Sondern darin, dass Menschen darauf
bestehen, dass Freiheit und Gleichheit
Grundlage der Wirde sind.

Und dass Menschen sich selbst dabei mei-
nen. Auch dann, wenn es unbequem wird.

Lucien Kael

Ordnung ist der Versuch, dem Miteinander eine
Form zu geben, die Ianger halt als gute Absichten.




Es gibt Zeiten, in denen Wahrheit selbst-
verstandlich erscheint.

Und Zeiten, in denen sie verhandelbar
wird. Unsere gehort eindeutig zur zweiten
Sorte. Uberall entstehen Alternativen:
alternative Medizin, alternative Fakten,
alternative Wahrung.

Man kann fast alles glauben, wenn man
nur lange genug danach sucht.
Gleichzeitig war Wahrheit noch nie so gut
simulierbar. Bilder, Stimmen, Geschichten
entstehen, ohne dass jemand dabei ge-
wesen sein muss. Uberzeugung folgt der
Form, nicht der Erfahrung.

Und dennoch verschwindet der Wunsch
nach Wahrheit nicht. Menschen wollen
wissen, ob etwas wirklich so war.

Ob jemand die Wahrheit sagt.

Ob ein Versprechen gilt.

Das ist merkwurdig, denn mit schonen
lllusionen lief3e sich durchaus leben.

Manchmal genieRen wir die gelungene
Fdlschung, solange niemand daflir gerade
stehen muss.

GroRe Wahrheiten, kleine Tduschungen
teilen sich den Alltag erstaunlich friedlich.



Doch sobald es ernst wird, sobald es um
Verantwortung, Liebe oder Téuschung
geht, kehrt die alte Forderung zurtick:
Was ist wirklich?

Ohne Wahrheit ware alles méglich.
Aber nichts verbindlich.

Und vielleicht findet man hier auch die
Endlichkeit, dieser hartndckige Rest von
Eindeutigkeit, der sich nicht und fur nie-
manden verhandeln IGsst.

Ob wir in einer Simulation leben,

|dsst sich vielleicht nie endgdiltig klGren.
Aber selbst in der perfektesten Matrix
wirde jemand irgendwann fragen,

ob das hier gerecht ist, und ob das, was
weh tut, wenigstens nicht erfunden wurde.

Vielleicht liegt das Wunder nicht darin,
dass Wahrheit existiert.

Das wissen wir nicht einmal sicher.
Sondern darin, dass Menschen sie ver-
langen, nicht nur aus Neugier, sondern
weil ohne sie Liebe, Verantwortung und
Verzeihen seltsam haltlos wiirden.

Lucien Kael
Ohne Wahrheit ware vieles einfacher.
Nur leider auch egal.




igenz

Intell

Der Spiegel der K




Zum ersten Mal in der Geschichte existie-
ren Systeme, die denken, ohne zu leben.
Sie erkennen Muster, ziehen Schlusse,
formulieren Antworten. Sie handeln nicht
aus Erfahrung, nicht aus Absicht, nicht aus
Bewusstsein. Diese Systeme sind keine
Werkzeuge im klassischen Sinn.

Kinstliche Systeme verandern sich durch
Gebrauch, durch Spiegelung. Sie lernen,
ohne zu verstehen. Sie optimieren, ohne
zu wollen. Sie sind erstaunlich fleiig fur
etwas, das nichts erreichen will.

Das ist eine Verschiebung der Weltord-
nung. Der Mensch hat immer zwischen
sich und dem Anderen unterschieden:
zwischen Leben und Sache, zwischen
Verantwortung und Funktion.

Kunstliche Intelligenz rechnet, kombiniert,
formuliert, entwirft. Nicht aus Notwendig-
keit, nicht aus Uberlebenswillen.

Sie tut es, weil sie so gebaut wurde.

Und dennoch geschieht etwas Bemerkens-
wertes: Der Mensch erkennt sich in dem,
was ihm antwortet. Denn dabei wird
etwas sichtbar, das zuvor unsichtbar blieb:
Intelligenz ist kein exklusives Merkmal des
Lebendigen.

Das ist eine Entzauberung, die zugleich
eine neue Form von Klarheit ermoglicht.
Denn je deutlicher sich zeigt, was simuliert
werden kann, desto deutlicher tritt hervor,
was sich der Simulation entzieht.
Maschinelles Denken kennt keine echte
Erfahrung. Es kennt kein Bedauern, das
wehtut. Keine Verantwortung, die getra-
gen werden muss. Keine Erinnerung, die
bindet. Keine Hoffnung, die enttduscht
werden kann. Und keine Enttauschung,
die zu neuen Versuchen fihrt. Gerade
darin liegt ihre produktive Fremdheit.

Der Spiegel, den diese Systeme darstellen,
ist kein Spiegel der Seele, sondern ein
Spiegel der Struktur.

Der Mensch lebt nicht als System, das
denkt, sondern als Wesen, dessen Denken
aus Brichen, Erfahrungen, Intuitionen und
Widerspruchen besteht — und gerade
deshalb nicht berechenbar bleibt.

Vielleicht besteht das eigentliche
Wunder nicht darin, dass Kiinstliche
Intelligenz uns dhnelt, sondern darin,
dass der Mensch angesichts dieser
Ahnlichkeit nicht verschwindet, sondern
deutlicher wird.



